Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

VIALE TERESA MICHEL, 2 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. 0131- 222474/0131-225087 FAX 0131- 288298
E-MAIL: acsal@acsal.org WEB SITE: www.acsal.org

GIOVEDI CULTURALI

L’ESPERIENZA DEL MALE E LA MEDITAZIONE
SUL MALE NELLE SOCIETA CONTEMPORANEE

(Relatori: prof. Pier Paolo Portinaro e prof.ssa Simona Forti)

Sintesi della conferenza del 23 gennaio 2003

1. Pier Paolo Portinaro: il Male e i mali nella prospettiva della modernita

La riflessione ha preso spunto dalle tematiche trattate nel volume I concetti del male,
recentemente pubblicato a cura di P. P. Portinaro (Einaudi, Torino 2002) e inclusivo del saggio
Banalita del male della professoressa Forti. In apertura, il professor Portinaro ha illustrato come
il tema del male sia stato elaborato, nel corso della storia del pensiero, soprattutto a livello
teologico; si giustifica, pertanto, il tentativo attuale, da parte sua e di altri studiosi, di esplorarne
1 significati con il contributo di altre discipline, quali la medicina, la psicologia, la sociologia,
I’antropologia. Le ragioni del lungo monopolio teologico sul male si possono anche spiegare
con un’evoluzione tipica della modernita, la quale ha dirottato I’interrogativo sul Male come
realta metafisica sull’indagine dei mali, visti come disfunzioni e patologie che si possono
neutralizzare e correggere. Cosi il sapere della modernita si ¢ focalizzato sul male
individuale (come la malattia fisica o mentale) e sul male sociale, ritenendo entrambi
affrontabili con uno sviluppo della scienza e della pianificazione sociale volti alla riduzione
della sofferenza, dell’ingiustizia e della violenza.

2. Le promesse non mantenute della modernita

L’attuale aumento di interesse sul problema del male corrisponde tuttavia alla constatazione
che la modernita non ha mantenuto in larga misura le sue promesse. Scienza e tecnologia
hanno attenuato i mali fisici migliorando la condizione di una piccola parte di umanita, ma
hanno anche spostato in avanti alcune frontiere della sofferenza, piuttosto che cancellarla.
Ad esempio I’aumento di conoscenza e di controllo sulla malattia ha pure provocato un
aumento di attenzione ed ansia, unite a nuove patologie come quelle derivate dall’abuso di
farmaci o di sostanze che danno assuefazione.



Il male morale, come male inflitto, viene percepito in molti modi e persiste anche quando
si attenuano le sue espressioni piu dirette e fisiche, sebbene la modernita abbia cercato di
estinguerlo mediante il controllo dell’economia, la risoluzione dei conflitti attraverso il
diritto e lo sviluppo di una morale razionale. Il fallimento di tale progetto nell’era della
globalizzazione si accompagna alla consapevolezza che nella nostra societa € in aumento il
male non-naturale, che scaturisce da azioni ed omissioni puramente umane. Un caso tipico
¢ quello legato all’aumento della scienza e della tecnologia che, se non accompagnato da azioni
responsabili e migliorative, da luogo a conseguenze infauste, come dimostrano ripetuti disastri
ecologici.

Il male metafisico, infine, permane come problema irrisolto anche grazie al fallimento
di filosofie ed ideologie che ne sostenevano I’eliminazione. In tale crollo sono anzitutto
coinvolte le teodicee ottimiste che descrivono il nostro come «il migliore dei mondi possibili»,
dove la quantita di male esistente ¢ minima e assolutamente necessaria. La loro smentita non
nasce solo da concezioni opposte sviluppate tra Sette e Ottocento (ad esempio da Kant e
Schopenhauer), ma anche dalle esperienze storiche drammatiche del Novecento, testimoniate
dall’avvento dei totalitarismi, dalle guerre, dalla Shoah e dagli altri stermini. Il tragico
fallimento della pretesa delle ideologie totalitarie di instaurare il Bene assoluto, unita alla
impossibilita, da parte delle ideologie miti come il liberalismo, di sradicare il male sociale
mediante 1 meccanismi economici, ha quindi riproposto I’interrogativo sul male in tutta la sua
radicalita, e non diverse conclusioni ha prodotto il richiamo da parte della dottrina sociale
della Chiesa ad un Bene non da tutti condivisibile.

3. Il male oggi

Oggi il male si presenta, secondo Portinaro, soprattutto in forme dissimulate, attraverso
procedure impersonali e omissioni; ¢ in tal senso, la distanza fra le democrazie e i
totalitarismi ¢ assai minore di quanto si potrebbe credere. In questo modo, infatti, il male viene
occultato, con la caduta della tensione etica peculiare dell’ Antichita e il falso deterrente delle
“retoriche della memoria”. Si ¢ ridimensionata anche la consapevolezza dei significati
radicali del male: la sua considerazione come atto erroneo ¢ come evento che, pur generato
dalla liberta, si produce piu facilmente in determinate condizioni storiche (di penuria materiale,
di ostilita, di scarse conoscenze), ne ha sfumato le componenti di colpa. Cosi la modernita ha
cercato di spiegare e cancellare i mali, dimenticando che il Male ha anche componenti che
vanno al di 1a di queste spiegazioni e questi rimedi.

4. Simona Forti : 1a banalita del male

Una dimensione fondamentale per 1’esplorazione del tema del male nella realta socio-
politica contemporanea ¢ quella che si puo derivare dallo studio del concetto di «banalita del
male», sviluppato all’inizio degli anni Sessanta da Hannah Arendt, filosofa ebrea testimone
diretta di alcuni processi a nazisti responsabili immediati dell’attuazione della Shoah. Piu
precisamente, Arendt sviluppa tale concetto assistendo nel 1961 al processo ad Adolf
Eichmann, durante il quale diviene possibile esaminare dall’interno 1 meccanismi del
totalitarismo e dell’azione malvagia. La constatazione della Arendt a questo riguardo ¢ che la
concezione della radicalita del male, da essa stessa sostenuta precedentemente per la Shoah,



deve essere sostituita dalla considerazione di una banalita del male. Da ci0 sono scaturite
pesanti critiche nei suoi confronti, e I’accusa di voler banalizzare Auschwitz. In realta
I’obiettivo della Arendt ¢ piuttosto quello di esplorare il male attuato come semplice
obbedienza, quindi non come espressione di una volonta demoniaca, ma secondo motivazioni e
azioni consuete, normali, e quindi assai piu devastanti sul piano etico alla luce di cid che hanno
prodotto. Eichmann ha ucciso solo per applicare coerentemente i comandamenti della buona
societa nazista, ha fatto i/ suo dovere, ha obbedito agli ordini dopo essersi convertito ad
un’ideologia che riteneva incarnasse il “verdetto della storia”. In questa bancarotta
novecentesca dell’etica, di cui Eichmann ¢ emblema, appare la natura del totalitarismo come
“sonno della ragione”, come prodotto, anzitutto, di una concezione della obbligatorieta dei
precetti morali, che rifiuta la possibilita della disobbedienza. Tale lettura si presta ad essere
messa in parallelo a quella effettuata da Primo Levi ne / sommersi e i salvati, dove il male
appare un atto normale nella rete di rapporti costruita dal potere, atto comunque umano,
pur nella differenza etica che separa carnefici e vittime. In particolare Levi ha cercato di
rendere ragione dell’obbedienza nel lager da parte di coloro che si trovavano nella «zona
grigia», i1 prigionieri che collaboravano allo sterminio, come 1 membri dei sonderkommandos
che cooperavano alle esecuzioni di massa pur sapendo che di li a poco sarebbe toccato a loro.
Per costoro 1’obbedienza scaturiva dall’opportunismo, dall’ossequio all’autorita, dal desiderio
di sopravvivere ancora un poco: qui si trova «la radice stessa del potere». In riferimento ad uno
scenario diverso, quello dei regimi politici dell’Est europeo prima del 1989, Forti cita infine la
riflessione di Vaclav Havel su Il potere dei senza potere, dove viene affermata I’esistenza di
un “auto-totalitarismo sociale”: quel conformismo che fa piccole concessioni al regime pur
di avere una vita tranquilla. In questo modo il potere ottiene il coinvolgimento di ciascuno in
una colpa condivisa, che fa si che ci si conformi «per nascondere il fiasco della propria
obbedienzay, auto-assolvendosi in nome di un assenso alle presunte aspettative altrui.

5. Gli antidoti al male

In tutte queste situazioni, osserva Forti, era tuttavia possibile disobbedire, attuando una
resistenza etica fondata non sull’applicazione di norme etiche universali, ma su un proprio
giudizio, che scaturiva anzitutto dall’impossibilita di convivere con se stessi praticando il
male. Sul piano della filosofia questo comporta anche un mutamento di prospettiva, basato sul
fatto che la virtu non puo essere insegnata e [’obbedienza non é piu una virtu, perché, come
tale, ci deresponsabilizza. Da questo punto di vista puo essere utile recuperare ancora una volta
la riflessione della Arendt, secondo la quale bisogna anzitutto richiamarsi alla pluralita come
condizione propria dell’umano. Quindi non I’Uomo, ma gli uomini, irriducibili ad un’unica
forma di umanita. Accanto a questo, la Arendt colloca il pensiero come dialogo con se stessi e
apertura alla pluralita.

A cura di Michele Maranzana



